
73

Carolina Lagos-Oróstica / Javier Fattah-Jeldres

APORTES Nº 38 | Junio de 2025 | Pág. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500

Fecha de recepción: 14/04/2025
Fecha de aprobación: 13/06/2025

Magíster en Filosofía Moral, Universidad de Concepción, Chile. Doctora© en Filosofía, Universi-
dad de Salamanca, España. Académica del Departamento de Filosofía de la Universidad Católica 
de la Santísima Concepción, Concepción, Chile. ORCID: 0000-0001-7858-2985.
Correo: clagos@ucsc.cl

Magíster en  Ética y Formación Ciudadana, Universidad Católica del Maule. Estudiante de docto-
rado en Filosofía, Religión y Pensamiento Contemporáneo, Universidad Católica del Maule, Chile. 
Académico del departamento de filosofía de la Universidad Católica de la Santísima Concepción, 
Concepción, Chile. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8186-2734.
Correo: jfattah@ucsc.cl

Carolina Lagos-Oróstica

Javier Fattah-Jeldres

Otherness and communication: contemporary philosophical 
notions for an interpretation of religiosity

Alteridad y comunicación: nociones 
filosóficas contemporáneas para una 

interpretación de la religiosidad1

1	 Este ensayo se deriva de los resultados del proyecto interno de investigación “La estructura logo-mítica humana: una 
comprensión de la religiosidad desde la antropología filosófica de Lluís Duch”, realizado por la autora Carolina La-
gos-Oróstica mediante financiamiento conferido por la Vicerrectoría de Investigación y Posgrado de la Universidad Ca-
tólica de la Santísima Concepción. Asimismo, el artículo presenta parte del planteamiento filosófico de la tesis doctoral 
en curso del autor Javier Fattah-Jeldres.

Resumen

El presente artículo tiene por objetivo exponer una comprensión interpretativa de la di-
mensión religiosa humana en clave metafísica y antropológica filosófica a partir de los conceptos 
de alteridad y comunicación. Ambos términos, examinados por Emmanuel Lévinas y Lluís Duch, 
respectivamente. Para el cumplimiento de esta intención el artículo se ordena en tres partes; en 
primer lugar, se delimita una introducción de aproximación a la religiosidad humana en su resur-
gimiento y significancia en la era postsecular o postmetafísica; en segundo término, se define la 
condición de alteridad humana vinculada a la relación del ser humano con la trascendencia; en la 
tercera sección, se presenta la relevancia antropológica de la comunicación en la vida religiosa del 
ser humano definido como ser logomítico. Finalmente, se presentan conclusiones que establecen 



74

Alteridad y comunicación: nociones filosóficas contemporáneas para una interpretación de la religiosidad

APORTES Nº 38 | Junio de 2025 | Pág. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500

Abstract

The objective of this article is to present an interpretive understanding of the human 
religious dimension from a metaphysical and philosophical anthropological perspective, based 
on the concepts of otherness and communication. These two terms were examined by Emmanuel 
Lévinas and Lluís Duch, respectively. To achieve this objective, the article is organized into three 
parts: first, an introduction to human religiosity in its resurgence and significance in the post-se-
cular or post-metaphysical era is outlined; second, the condition of human otherness linked to 
the relationship between human beings and transcendence is defined; the third section presents 
the anthropological relevance of communication in the religious life of human beings, defined as 
logomítico beings. Finally, conclusions are presented that establish a relationship between the 
perspectives of Lévinas and Duch, with the aim of contributing to philosophical meditation on the 
dimension of religiosity in its existential imprint.

Keywords: Human religiosity, otherness, transcendence, communication, existence.

 Introducción

La religiosidad en la era postmetafísica

La presente era postmetafísica se manifiesta con un importante fenómeno de transición 
religiosa (Herrero Hernández, 2016), que permite identificar una reaparición del sentido de la 
religiosidad en las sociedades seculares. En este contexto, emerge una revaloración del significado 
fundamental de religiosidad dentro de sociedades complejas que se caracterizan por una vertigi-
nosa velocidad cotidiana (Duch, 2019) en la que se emplazan los diversos y plurales espacios pú-
blicos. Al respecto, Habermas (2015) indica que las transformaciones globales del mundo actual 
no han conseguido provocar una pérdida de la religiosidad y la religión, por el contrario, es notable 
en su regreso a escala mundial, pese a la introducción de una limitada función social de la iglesia 
a partir de la secularización. Sin embargo, el efecto de la secularización en el imaginario social del 
presente no es condición suficiente. Más bien, es un momento en el que es imposible determinar 
que la vida religiosa se halle completamente eclipsada, ya que no se puede sostener una desafec-
ción total del ser humano con respecto a su dimensión religiosa. En la era postsecular “la religión 
va adquiriendo importancia incluso dentro de las esferas nacionales” (Habermas, 2015, p. 267).

Conviene mencionar que la secularización enfatiza una identificación indisoluble entre 
religiosidad como categoría antropológica y religión como respuesta institucional ante aquella 
condición. Esta perspectiva reductiva en términos epistémicos, no considera la diversidad de las 
manifestaciones religiosas ejercidas fuera del marco institucional, pues, si bien las sociedades se-
culares desenvuelven sus actividades públicas desde un marco inmanente (Gil-Gimeno, 2022) 
que separa los ámbitos de la fe y la razón, este hecho no ha desembocado en una completa ausen-
cia del deseo humano por la trascendencia, lo sagrado y lo divino. Por lo tanto, “la desaparición de 
la religión se da ya definitivamente por fallido encontrándonos viviendo de hecho una situación 
postsecular, es decir, admitiendo la pervivencia del significado de la religión” (Herrero Hernán-
dez, 2018, p. 83). 

una relación entre las perspectivas de Lévinas y Duch, con la pretensión de contribuir a la medita-
ción filosófica con respecto a la dimensión de la religiosidad en su impronta existencial.

Palabras clave: religiosidad humana, alteridad, trascendencia, comunicación, existencia.



75

Carolina Lagos-Oróstica / Javier Fattah-Jeldres

APORTES Nº 38 | Junio de 2025 | Pág. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500

El concepto postsecular refiere habitualmente al análisis de la reformulación o resurgi-
miento de la religión en la esfera pública después de la secularización moderna (Ruíz-Andrés, 
2022), implicada con la diversidad y la pluralización en sociedades que cuestionan el control he-
gemónico de la vida religiosa por parte de instituciones tradicionalmente a cargo de la fe de las 
personas. Lo anterior, se traduce en una disminución de algunas formas concretas de la vida re-
ligiosa, por ejemplo, la aceptación absoluta de las doctrinas. Este fenómeno introduce otras vías 
de religión (Davie, 2011), pero no extingue el interés humano por la salvación (Martín Velasco, 
2002). Por este motivo, la conciencia postsecular dirige su atención a la persistencia de valores, 
creencias y fundamentos de un mensaje que remite a lo trascendente. Entonces, sí se considera 
que la postsecularidad es un periodo de reajuste frente a la religión institucional. Por lo tanto, se 
puede sostener que las sociedades actuales, al igual las pasadas, continúan, de un modo u otro, 
nutriéndose de lo religioso (Lagos Oróstica, 2023).

Cabe señalar que factores como el influjo de la información instantánea, el tiempo acele-
rado y la inestabilidad de los paradigmas (Duch, 2017) instauran que la vida religiosa del presente 
no puede ser entendida excluyendo las condiciones históricas y culturales (Herrero Hernández, 
2016). Del mismo modo, la religiosidad no es comprensible sin la meditación metafísica y antro-
pológica filosófica. La vida religiosa y la religión deben examinarse como realidades que viven y 
se desarrollan en medio de la cultura, porque son realidades que indefectiblemente se relacionan 
con los vaivenes de cada época (Mardones, 1998). En este sentido, José María Mardones (1998), 
refiere que la vida religiosa hoy se presenta a través de un sincretismo que se mezcla con técni-
cas masivas propias del capitalimo neoliberal. Además, la religiosidad se manifiesta emocional, 
mística, ecléctica y coincidente con el relativismo e individualismo del período posmoderno. Lluís 
Duch observa que el mundo desacralizado exhibe una religión difusa, exótica e independizada de 
mediaciones sacramentales. En definitiva, “lo religioso, con su manifiesta e inevitable ambigüedad 
y polivalencia, se encuentra diseminado, casi extraviado, en nuestra sociedad con mil rostros, ges-
tos y manifestaciones” (Duch, 2017, p. 29). 

En este sentido, no es casual iniciar la redacción de estas páginas mencionando la nota-
bilidad que el presente postmetafísico otorga a la religiosidad como componente de la vida y la 
cultura pues, como explica el pensamiento zubiriano, la religiosidad expresa la tendencia humana 
de buscar una realidad distinta a todas las realidades, con la finalidad de obtener un fundamento 
para la realización del carácter personal (Lagos Oróstica, 2015). Este antecedente antropológico 
reconocido como la religación (Solari, 2012) es una situación que compete a la estructura huma-
na que inquiere el fundamento último de la realidad, pues la “nihilidad humana es tan profunda 
que precisa de este punto de apoyo desde el cual puede y tiene que hacerse a sí misma. Por sí sola, 
la existencia no tiene la fuerza para realizarse” (Solari, 2012, p.147). Además, esto significa que la 
capacidad humana de constatar la finitud incluye los deseos de infinitud (Moreta, 2019).

Desde aquí, el objetivo de este ensayo es exponer una aproximación a la dimensión reli-
giosa humana en clave metafísica y antropológica filosófica a partir de los conceptos de alteridad 
y comunicación, más allá de las variaciones socioculturales que cada época sitúa. Por este interés, 
los antecedentes seleccionados para esta interpretación provienen de dos fuentes contemporá-
neas. Primeramente, las postulaciones metafísicas de Emmanuel Lévinas, permiten elaborar una 
interpretación de la dimensión religiosa aplicando los términos alteridad, infinito y trascendencia. 
Con esto, se revisita una antropología primera, destinada a visualizar la integridad de la vida reli-
giosa y la existencia humana (Herrero Hernández, 2024). Seguidamente, las proposiciones filosó-
ficas y socioantropológicas (Chillón, 2010), del monje benedictino Lluís Duch, favorecen pensar 
el factor comunicacional esencial de la religiosidad como realidad común en todos los miembros 
de la humanidad.  Conforme a esta intención, los conceptos de alteridad y comunicación, son 



76

Alteridad y comunicación: nociones filosóficas contemporáneas para una interpretación de la religiosidad

APORTES Nº 38 | Junio de 2025 | Pág. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500

La noción levinasiana de alteridad como antecedente de la religiosidad

De forma previa a introducirnos en el pensamiento de Emmanuel Lévinas, resulta per-
tinente establecer una breve descripción del contexto histórico y cultural que enmarca su obra. 
Nacido en 1906, Emmanuel Lévinas es un filósofo lituano-francés proveniente de una familia judía 
que sufre el desplazamiento a Ucrania y la experiencia de la Revolución Rusa. Lévinas vivió el 
auge del nazismo y la Segunda Guerra Mundial, los acontecimientos de la Guerra Fría y la caída 
de los socialismos reales. En 1923, se traslada a Francia para estudiar filosofía; posteriormente, a 
la Universidad de Friburgo, donde asiste a seminarios de Husserl y Heidegger. Pese a la influencia 
que recibe de ambos filósofos, Lévinas se dirige hacia un cuestionamiento de las ontologías do-
minantes de su época. Desde esta visión, formula una ética radical basada en la responsabilidad 
hacia el Otro, demostrando un interés enfático por el rostro humano como centro de su reflexión.

La filosofía de Emmanuel Lévinas postula una crítica considerable a la filosofía occiden-
tal. Específicamente, hacia la ontología tradicional donde el Otro ha sido establecido como algo 
comprensible y dominable. En su obra principal, Totalidad e Infinito (1977), Lévinas se opone a la 
primacía de la objetividad asumida por la filosofía, exponiendo que la subjetividad debe ser reco-
nocida como parte del conocimiento ético. Con ello, emerge una responsabilidad hacia el Otro que 
se presenta como una de las postulaciones más notables de la filosofía contemporánea. Esta idea, 
desarrollada por el autor en su texto Otro modo de ser o más allá de la esencia (2021), plantea que 
la reducción del Otro prevalece desde Platón hasta Heidegger, es decir, dentro de toda la ontolo-
gía clásica que ha comprendido al ser como totalidad y sustancia. Esta perspectiva compone un 
sistema cerrado y autosuficiente que entrega prioridad al ser, según Lévinas, y es una noción que 
niega la alteridad y la trascendencia. Por ejemplo, Heidegger (2009) instaura que el ser constituye 
el horizonte fundamental que define la existencia del Dasein. De este modo, se concibe al ente 
como una mera existencia en un mundo compartido con otros coexistentes. Al interior de este 
marco, la relación con el Otro se desenvuelve a partir de la sola comparecencia ante el mundo, 
perdiéndose toda posibilidad de una relación personal y de reconocimiento entre seres humanos 
diversos y particulares.

Lévinas identifica que la ontología clásica es violenta porque asume la posibilidad de con-
trol del Yo respecto al Otro (Lévinas, 1977; Cohen, 2007). Al ser percibido como un ser que, “sin 
desaparecer, se encuentra en mi poder” (Lévinas, 2001, p. 21), el Otro es afectado por un apode-
ramiento que le constriñe dentro del sistema del ser; por ende, siempre es nombrado de manera 
parcial (Lévinas, 2001), nunca de modo un completo reconociendo su diferencia. En esta pers-
pectiva, para Lévinas, el ser humano es un ser fracturado, precisamente, porque no es impasible 
la presencia del Otro que le obliga a responder éticamente. Esta noción introduce la novedad del 
reconocimiento de la subjetividad que tradicionalmente, desde Descartes a Kant, fue asumida 
como autoconsciencia, autonomía y capacidad del Yo para determinar el mundo (Cohen, 2007). 
De manera distinta, Lévinas sostiene que la subjetividad se halla establecida por una responsabili-
dad que es previa a toda decisión consciente de la razón. Este factor, no reconocido por la filosofía 
occidental, resulta ser primordial para la comprensión del Otro.

descritos para comprender y valorar las “nuevas oportunidades que se abren a la religión misma” 
(Beuchot, 2011, p. 159). Este propósito, por tanto, se desarrolla a través de una metodología des-
criptiva de los documentos escogidos, para presentar una teorización flexible destinada a aportar 
al sentido interpretativo (Batthyány et al., 2011) que la dimensión religiosa exige.

La presencia de la totalidad en la ontología



77

Carolina Lagos-Oróstica / Javier Fattah-Jeldres

APORTES Nº 38 | Junio de 2025 | Pág. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500

El lugar del rostro del Otro

A partir de la incorporación del Otro, Emmanuel Lévinas observa la necesidad de superar 
la concepción usual de identidad y reemplazarla por una noción de alteridad. Con ello, cuestiona 
la arraigada metafísica y su canon de la sustancia que realza “algo” universal e inmutable. La me-
tafísica se ha caracterizado por un sustancialismo que dificulta mirar al ser humano como ser de 
carne y hueso (Mèlich, 2009). Por su parte, la proposición de Lévinas descubre el desvelamiento 
de una alteridad radical que permite desligarse del imperio del Mismo que ha sido desarrollado 
desde Parménides hasta Heidegger (Fernández Guerrero, 2015). Lévinas establece una perspec-
tiva filosófica que va por sobre el elemento totalizador (Critchley, 2015), con la intención de con-
ceder un nuevo significado de la mismidad sin la autocomplacencia del Yo que desconoce al Otro. 
De esta manera, se hace patente que la experiencia del Otro puede darse en términos de una dis-
posición “radicalmente anti-aprioríca del yo” (Herrero Hernández, 2005, p. 396). Se trata de una 
experiencia capacitada para superar los cercos impuestos por conceptos fijos, que no reconocen 
la captación de la alteridad (Fernández Guerrero, 2015). El deseo de Lévinas es que el Otro apa-
rezca en su propia calidad de ego (Herrero Hernández, 2005), como ser distinto y demandante 
de una respuesta por parte del Yo.

El aparecer de un rostro que se emplaza como alteridad infinita (Derrida, 1998), estable-
ce que el Otro ya no puede ser contemplado como concepto o categoría (Lévinas, 1977; 2000) 
que, según lo visto, ha sido la comprensión totalizadora largamente sostenida en el pensamiento 
occidental. Lévinas deja aparecer al Otro desde un movimiento que va desde la mismidad del su-
jeto a aquel Otro (Katz, 2012). Esta situación es una demanda entre realidades independientes e 
irreductibles entre sí que, según Lévinas, debe entenderse como una aproximación no centrada 
en subordinaciones entre el Yo y el Otro. En el modo levinasiano prevalece la apertura y el reco-
nocimiento de la diferencia y lo distinto; por lo tanto, es una filosofía que posibilita una novedosa 
disposición y recibimiento del Otro que interpela y reclama al Mismo.

Este modo de acogida del Otro se traduce en una recepción que no se resiste y que no 
enjuicia con la violencia del concepto. Por esta razón, para Lévinas la alteridad debe comprender-
se también como una revelación del deseo de bondad que no mira al Otro de manera objetivante 
(Herrero Hernández, 2012). En este sentido, surge una apertura ética y una responsabilidad que 
superan la comprensión racional, para establecer una relación interhumana de un Yo que se abre 
al Otro. Con Lévinas el ser humano deja de ser visto como una entidad cerrada y autosuficiente, 
para ser reconocido como condicionado por la relación con aquel Otro. Este acontecimiento que 
no corresponde a un acto de comprensión intelectual, demuestra la fundamentalidad que posee la 
alteridad en la antropología humana. De otro modo, sería imposible la experiencia del encuentro 
con una trascendencia que es irreductible a los esquemas relativos al Yo. Para Lévinas, la depen-
dencia del Yo al Otro inmediatamente instaura la responsabilidad como vía a la trascendencia. 
Responsabilidad y trascendencia poseen una íntima ligazón, debido a la renuncia del Yo que sale 
de sí para disponerse al Otro que sufre y, por ello, se constituye compasivo. De esta manera, la 
comunicación con la trascendencia es posible través desde la inmanencia en la que se encuentra 
el Otro que, desde su rostro, exhibe un mandato superior.



78

Alteridad y comunicación: nociones filosóficas contemporáneas para una interpretación de la religiosidad

APORTES Nº 38 | Junio de 2025 | Pág. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500

La religiosidad humana según Lluís Duch

La perspectiva filosófica-antropológica

El antropólogo, teólogo y filósofo catalán Lluís Duch fue un prolífico intelectual nacido en 
Barcelona en 1936 y fallecido en el Monasterio de Monserrat en 2018. Se doctoró en Antropolo-
gía y Teología por la Universidad de Tübingen, y efectuó sus estudios postdoctorales en Münster, 
donde fue alumno del filósofo alemán Hans Blumenberg. Como experto en fenomenología de la 
religión, a Duch se le reconoce como “una de las voces más singulares del pensamiento hispánico 
contemporáneo” (Arribas Ramos, 2022, p. 187). El estudio de Duch se sitúa en la interrelación de 
las dimensiones humanas para establecer un esmerado acercamiento a la persona y su vinculación 
con el mundo. Para esto, el autor interconecta la filosofía, la teología y los estudios antropológicos 
culturales, refiriéndose a distintos ámbitos de la vida, tales como “la salud, el cuerpo, la familia, 
la ciudad, el cuidado del otro, la religión” (Solares, 2008, p. 12). Duch manifiesta que por sus in-
vestigaciones teológicas debió involucrarse con la filosofía y los estudios culturales, entendiendo 
que “cualquier teología supone una concepción de lo humano, y la presunta separación de ambas 
resulta al cabo imposible” (Chillón, 2010, p. 169). De esta manera, la propuesta del autor se com-
pone como un examen integral de la humanidad de nuestra especie. 

Conjuntamente, las exploraciones de Duch se enmarcan dentro una sociofenomenología 
que identifica una ambigüedad humana que es orientada por las facultades logomíticas de la es-
pecie (Moreta, 2019). Sostiene que “el Homo no es solo sapiens, si por tal entendemos «lógico» 
y «racional», por excelencia o en exclusiva” (Duch y Chillón, 2012, p. 31). Al decir que el ser 
humano es logomítico, Duch rescata el alto significado de la inteligencia humana en la que con-
viven lo mítico y lo lógico, como capacidades que pertenecen de una misma forma a la facultad 
comunicativa y expresiva del ser humano. Aquí, la subjetividad y la intersubjetividad poseen la 
función de concretar una renuncia a cualquier discurso totalitario (Duch, 1998). En esta línea, el 
análisis sobre la religiosidad efectuado por Duch, se inserta en una tesis antropológica que pene-
tra en la capacidad del anthropos de acceder a la realidad mediante su polifacético lenguaje que 
involucra imaginación, narración, metáfora e interpretación. Entendidos estos elementos como 
configuradores de un conocimiento que despliega verdades y demuestra un modo de darse del 
ser humano (Rivara Kamaji, 2019) ante aquella experiencia peculiar y relativa al origen (Martín 
Velasco, 2002).

En relación a la religiosidad y la vida religiosa en los tiempos actuales, Lluís Duch señala 
un período que reduce las creencias religiosas a gestos rutinarios, resultantes de una caótica com-
binación de conceptos e imágenes heredados de las religiones tradicionales. Sin embargo, aun 
cuando vivimos un momento histórico que exhibe un olvido de Dios, y a pesar de la influencia de 
los medios de comunicación y las demandas de la cultura del yo (Duch, 2017), no estamos impe-
didos de retomar el sentido de la vida religiosa como experiencia relacional del ser humano con 
“lo (el) Último, lo (el) Omniabarcante, lo (el) Absoluto, lo (el) incondicionado, etc.” (Duch, 2019, 
p. 120). Porque “una cosa es la superación o, al menos, la pérdida de la relevancia social y política 
de los sistemas religiosos, y otra completamente diferente la pérdida de la posibilidad estructural 
(lo religioso) del mismo ser humano” (Duch, 2019, p. 120).

Para Duch, la vida religiosa no es una simple expresión humana, sino que, ante todo, 
es una dimensión de la antropología constitutiva que facilita re-ingresar a las representaciones 
de sentido que las propias motivaciones existenciales solicitadas por el ser humano. Por esto, 
inclusive en un tiempo inmisericorde como el actual, “las personas seguirán siendo posibles ho-
mini religiosi” (Chillón, 2010, p. 111). Es decir, Duch reconoce que ser religioso o religiosa es una 



79

Carolina Lagos-Oróstica / Javier Fattah-Jeldres

APORTES Nº 38 | Junio de 2025 | Pág. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500

Comunicación y alteridad en la religiosidad

La comunicación, con sus fases de transmisión, vivencia y reflexión cotidiana de indivi-
duos y colectividades (Duch, 2012), es impostergable para la vida religiosa y las religiones en su 
función de orientar al ser humano en un cierto dominio de la contingencia. El conocimiento ema-
nado de los mensajes y los símbolos religiosos, compone un significativo corpus que contribuye 
a la conformación de la identidad colectiva y personal compuesta por “las relaciones del hombre 
con lo sagrado” (Solares, 2019, p. 323). Seguidamente, los contenidos religiosos tienen la labor 
de entregar información fundamental para el arraigo del ser humano en el universo y su relación 
con él. En este sentido, las personas pertenecientes a una comunidad de creyentes aseguran la 
imprescindible relación social con lo invisible (Duch, 2019), lo inefable e inabarcable de lo sagrado 
a través del lenguaje simbólico que descifra y expresa aquello que emana de lo trascendente. 

Ciertamente, no se puede desconocer que el lenguaje siempre posee limitaciones. Sin 
embargo, el sector simbólico se inclina a desarrollar respuestas más satisfactorias que la concep-
tualización. De manera específica, “el símbolo lleva a cabo su trabajo en la medida en que alude 
a un ámbito no directamente accesible sin más a las inducciones y deducciones lógicas” (Duch y 
Chillón, 2012, p. 181). Entonces, la simbolización que auténticamente relaciona a la persona con 

posibilidad para la persona que, debido a su contingencia inevitable, encuentra en la religión un 
vehículo para preguntas y respuestas en relación a la vida, la muerte y el sentido del todo, entre 
otras cuestiones existenciales milenariamente planteadas. Por lo tanto, entendida como posibi-
lidad humana, la religión emerge del fondo común de la especie, sin que sea posible su exclusión 
del horizonte histórico cultural. En efecto, lo religioso pertenece radicalmente a la íntima cons-
titución del ser humano que es un ser espiritual y activo en su tendencia a trascender los límites 
de lo empírico (Duch, 2012). En suma, las religiones proveen de un camino para las preguntas 
fundacionales que permanentemente en el transcurso de su trayecto el ser humano se reformula.

El modelo antropológico propuesto por Lluís Duch reconoce que la religión es una estruc-
tura de acogida que vincula al ser humano con un ámbito de significación que es fundamental 
para resolver su problemática instalación en el mundo. La codescendencia (familia), la coresidencia 
(ciudad) y cotrascendencia (religión), son instancias que procuran lugares y espacios orientado-
res para el desarrollo de la vida y una preparación para la muerte. Las estructuras de acogida son 
básicas para conducir el trayecto biográfico de toda persona; es decir, la “acogida” es indispen-
sable para alcanzar la estatura humana. Las estructuras de acogida constituyen el marco dentro 
del cual los seres humanos practican la socialización, la identificación y el empalabramiento como 
mediaciones imperiosas para el tejido de la existencia (Duch, 1997). Esta situación implica de ma-
nera sustancial el desempeño de las constelaciones sígnicas y simbólicas que integran el mundo 
(Duch y Chillón, 2012). Por lo tanto, la comunicación es factor ineludible para la “disolución de 
las fronteras de nuestro individualismo, centrado en la conciencia del Yo (sujeto) y la redefinición 
de nuestra relación con nosotros mismos, con los demás y con el mundo” (Solares, 2008, p. 26).

Particularmente, la estructura de la cotrascendencia, “se refiere a aquel acogimiento y 
recogimiento que hace posible que, al margen de las convicciones personales de cada uno, in-
dividuos y grupos humanos se agrupen en torno a un mismo cuerpo de creencias y prácticas 
simbólicas” (Duch, 2012, p. 161). En la estructura de la religión se articulan comunitariamente 
las preguntas últimas y de más radicalidad para la vida humana; factor que en la actualidad parece 
estar en una profunda crisis, debido a la experiencia global de falta de acogimiento y reconoci-
miento del otro. Por ello, sostiene Duch, es imprescindible una hermenéutica del reconocimiento 
del otro que conduzca la comprensión y la afirmación de la alteridad y la diferencia (Duch, 1997).



80

Alteridad y comunicación: nociones filosóficas contemporáneas para una interpretación de la religiosidad

APORTES Nº 38 | Junio de 2025 | Pág. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500

lo trascendente es imprescindible en la comunicación dentro de la esfera religiosa. Antropológi-
camente, Duch sostiene que la simbolización es posible gracias a la condición capax symbolorum 
del ser humano (Duch y Chillón, 2012), única facultad que puede enlazar las dimensiones del más 
allá trascendente con el más acá temporal (Duch y Chillón, 2012). Así, a través del símbolo el ser 
humano manifiesta su disposición sacramental que, en definitiva, se dirige a alcanzar una reconci-
liación con Dios y con los otros. Por lo tanto, la comunicación humana puede expresar un más allá 
que es inaprehensible para el esquema reductivo causa-efecto. 

La vida religiosa no es posible mediante el lenguaje inmediato. Más bien, la narración, la 
memoria y el símbolo conforman el modo comunicacional más adecuado para hacer presente lo 
ausente (Moreta, 2019). De manera que la comunicación con la otredad absoluta se basa en una 
alteridad que amplía la relación del ser humano con lo trascendente. De acuerdo con Duch, los re-
latos religiosos permiten la irrupción fulgurante de aquella otredad mediante la cual el ser humano 
piensa posible su propia plenitud. Tal experiencia no es otra que la aceptación de la presencia de la 
Alteridad interpelante a la que el ser humano igualmente interroga. En este momento, el sujeto se 
abre y demuestra su tendencia hacia el Otro y los otros suprimiendo el absolutismo del yo. El Otro, 
que es misterio y revelación, interroga e impone responsabilidades y respuestas en contextos va-
riados, propicios o adversos, que tejen y destejen la existencia del Homo Religiosus (Duch, 2012). 
Por lo tanto, aquí se produce una relación-comunicacional ejercitada intersubjetivamente con la 
finalidad de satisfacer el anhelo de salvación. Ante esta realidad, el ser humano está obligado a 
asumir que la genuina comunicación religiosa tiene que ver con la misericordia, la compasión y la 
comprensión entre los integrantes de la comunidad. Por esto, Duch refiere la importancia de que 
los seres humanos continúen sensibles a la presencia del Otro, que se manifiesta en los rostros 
humanos de todos aquellos a los que tú y yo podemos responder, podemos ocuparnos y preocu-
parnos. Se traduce lo anterior en el cuidado de cada uno de nosotros (Duch, 2012).

Por todo lo mencionado, se puede decir que para Duch, uno de los imperativos de la ac-
tual época consiste en entender y asumir que en el humano hay una inclinación a la palabra vital 
que apunta por el origen y el destino humano, siempre en atención a la convivencia emergida 
desde la alteridad como fundamento que despliega una comunicación con lo trascendente o la 
realidad última que confiere al ser humano los medios para establecerse en su mundo. Por ello, la 
alteridad no se restringe a la experiencia individual del sujeto religioso que se comunica con Dios, 
más bien, la alteridad es condición antropológica que articula la disposición frente a frente entre 
los miembros de la comunidad que requieren habitar la realidad con cordialidad y confianza hacia 
el otro que es prójimo. En este sentido, en una época en la que existe una crisis en las transmisio-
nes debido a la creciente despersonalización de las instituciones (Moreta, 2019), cabe preguntar 
por el factor humano que logra recomponer las transmisiones de la cotrascedencia, porque como 
declara Lluís Duch (2004) “no nos cabe la menor duda de que, estructuralmente, continúa exis-
tiendo una demanda religiosa, enraizada en el ser humano como tal” (p. 204).

Conclusiones

La relación entre Lévinas y Duch permite ver una antropología y una ética fuertemente 
arraigadas en la responsabilidad, especialmente adecuada para el contexto contemporáneo mar-
cado por constantes crisis que pueden denominarse como catástrofes. Este diálogo filosófico y 
antropológico no busca una fusión imposible de ser criticada, sino, una articulación dinámica que 
pretende mostrar la potencialidad de los planteamientos de ambos autores en algunas respuestas 
exigidas por esta época postsecular. 



81

Carolina Lagos-Oróstica / Javier Fattah-Jeldres

APORTES Nº 38 | Junio de 2025 | Pág. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500

Emmanuel Lévinas plantea una radicalización de la alteridad, junto con una comprensión 
de la subjetividad como una exposición infinita al Otro. Esta filosofía distanciada de la metafísica 
tradicional, nos sitúa en una ética anterior a toda ontología, donde el rostro del Otro se presenta 
como la obligación más irreductible que el ser humano puede enfrentar. La ética de la responsa-
bilidad asimétrica planteada por Lévinas, pone en cuestionamiento cualquier sistema que busque 
reducir la relación humana a una lógica de reciprocidad contractual o de intercambio. En este 
sentido, la responsabilidad es la única vía que posibilita el acceso a la trascendencia, porque en 
la experiencia de alteridad en la que el Otro interpela al Yo, surge la compasión por quien sufre o 
necesita ayuda producto de las circunstancias en las que su vida se desarrolla. Por esto, la capa-
cidad ética de responder responsablemente frente al prójimo es renunciar a sí mismo por vía de 
la caridad y la humanidad; ambas condiciones expresivas de un mandato superior que destina al 
vínculo fraterno entre los seres humanos. 

De manera análoga, Lluís Duch (2019) sostiene que la experiencia de la religiosidad no es 
un mero conjunto de creencias estáticas, sino una relación con lo Último, lo Absoluto o lo Incon-
dicionado, dimensiones que estructuran la capacidad comunicativa y transmisora, exclusivas del 
ser humano como ser que busca un absoluto trascendente. Para Duch, la dimensión comunicativa 
describe al ser humano como un animal simbólico, cuyas mediaciones culturales constituyen tan-
to un refugio como una amenaza. Los problemas del presente, ya sean de orden ecológico, social 
o existencial, están estrechamente relacionadas con el colapso de los sistemas simbólicos tradi-
cionales y la imposición de una racionalidad técnico-instrumental que fragmenta y deshumaniza. 
En este sentido, Lluís Duch insiste en la necesidad de comprender la relevancia de las estructuras 
de acogida, entre ellas la religión como espacio simbólico que permite la acogida del otro y el ejer-
cicio de una hospitalidad como praxis comprometida. La antropología filosófica de Duch muestra 
que, tanto la comprensión del Otro como la comunicación con él, implica asumir que la alteridad 
es insustituible como dimensión antropológica. De esta manera, la postura de Duch se relaciona 
con la metafísica de Lévinas, pero pone énfasis en la disolución del vínculo y en la ruptura de los 
lazos que permiten la transmisión de sentido. 

Ambos autores, aunque por diferentes medios, confluyen en una crítica a la moderni-
dad entendida como cierre del sujeto en su mismidad, proponiendo una consideración especial a 
la alteridad. Si Lévinas desestabiliza la noción cartesiana de sujeto, estimando su vulnerabilidad 
constitutiva, Duch señala la pérdida de la memoria simbólica y la imposición de una cultura vacia-
da de profundidad antropológica y, en consecuencia, la ausencia de las condiciones de alteridad, 
solidaridad y misericordia. En síntesis, las postulaciones filosóficas contemporáneas de Emmanuel 
Lévinas y Lluís Duch ofrecen una mirada exhaustiva de la dimensión religiosa, teniendo en cuenta 
la antropología de la persona en relación con el mundo. Por ello, ambos autores permiten revisi-
tar la religiosidad y examinarla a la luz de las condiciones socioculturales actuales. Sin embargo, 
este artículo no pretende ofrecer soluciones técnicas en un momento cultural complejo como el 
postmoderno, sino, exponer postulaciones filosóficas para una reflexión sobre nuestras prácticas 
éticas y comunicativas en el momento cultural postsecular que reclama una vida religiosa que 
no puede estar al margen de la responsabilidad compartida. En la responsabilidad por el Otro se 
encuentra el único fundamento para una posible mejora cultural y, en ese sentido, los valores 
religiosos, lejos de desaparecer son solicitados por un momento cultural en el que sobresale una 
religiosidad difusa y marcadamente individualista (Herrero Hernández, 2016).



82

Alteridad y comunicación: nociones filosóficas contemporáneas para una interpretación de la religiosidad

APORTES Nº 38 | Junio de 2025 | Pág. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500

Referencias 

Arribas Ramos, L. (2022). Conceptos fundamentales de antropología y religión (Reseña de libro 
Conceptos fundamentales de antropología y religión por Ll. Duch). Antigüedad y Cristianismo: 
Monografías históricas sobre Antigüedad Tardía, 39, 187-188. https://doi.org/10.6018/
ayc.524531

Batthyány, K., Cabrera, M., Alesina, L., Bertoni, M., Mascheroni, P., Moreira, N., y Rojo, V. (2011). 
Metodología de la investigación para las ciencias sociales: apuntes para un curso inicial. 
Departamento de Publicaciones, Universidad de la República. 

Beuchot, M. (2011). Perfiles esenciales de la hermenéutica. Fondo de Cultura Económica.

Chillón, A. (2010). La condición ambigua. Diálogos con Lluís Duch. Herder.

Cohen, R. A. (2007). Ethics, exegesis and philosophy: Interpretation after Levinas. Cambridge 
University Press.

Critchley, S. (2015). The problem with Levinas. Oxford University Press.​

Davie, G. (2011). Sociología de la religión. Akal.

Derrida, J. (1998). Adiós a Emmanuel Lévinas: Palabra de acogida. Trotta.

Duch, Ll. (1997). La educación y la crisis de la modernidad. Paidós.

Duch, Ll. (1998). Mito, interpretación y cultura. Herder.

Duch, Ll. (2004). Estaciones del laberinto. Ensayos de antropología. Herder.

Duch, Ll. (2012). Religión y comunicación. Fragmenta.

Duch, Ll. (2017). El exilio de Dios. Siruela.

Duch, Ll. (2019). Vida cotidiana y velocidad. Herder.

Duch, Ll. y Chillón, A. (2012). Un ser de mediaciones: antropología de la comunicación. Vol. I. 
Herder.

Fernández Guerrero, O. (2015). Levinas y La Alteridad: Cinco Planos. Brocar. Cuadernos De 
Investigación Histórica, 39, 423-443. https://doi.org/10.18172/brocar.2902

Gil Gimeno, F. (2022). Repensando la relación entre lo secular y lo religioso: análisis de dos puntos 
ciegos asociados a la teoría de la secularización. Ilu Revista De Ciencias De Las Religiones, 25, 
57-76. https://doi.org/10.5209/ilur.81827

Habermas, J. (2015). Mundo de la vida, política y religión. Trotta.

Heidegger, M. (2009). Ser y tiempo. Trotta.



83

Carolina Lagos-Oróstica / Javier Fattah-Jeldres

APORTES Nº 38 | Junio de 2025 | Pág. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500

Herrero Hernández (2005). De Husserl a Lévinas. Un camino en la fenomenología. Publicaciones 
Universidad Pontificia Salamanca.

Herrero Hernández (2012). Dios como el testigo de la ética en F. J. Andrades Ledo, M. A. Pena 
González. y Á. Galindo García, Ángel (coord.), Razones para vivir y razones para esperar: 
homenaje al Prof. Dr. D. José-Román Flecha Andrés, 585-604. Ediciones Universidad Pontificia 
de Salamanca.

Herrero Hernández (2016). Trascendencia y postsecularidad. La cuestión de Dios en la cultura 
contemporánea. Aporía. Revista Internacional de Investigaciones Filosóficas, 124, 4-22. 
https://philarchive.org/archive/HERTAP-4

Herrero Hernández (2018). Tecnocracia y postsecularidad: Hacia un humanismo de otro hombre. 
Corintios XIII: Revista de teología y pastoral de la caridad, 165, 69-98. https://philpapers.org/
archive/HERTYP-3.pdf

Herrero Hernández, F. J. (2024). De Dios y la filosofía en Emmanuel Lévinas. Disputatio. 13, (27), 
111-144. https://doi.org/10.63413/disputatio.888.

Katz, C. E. (2012). Levinas and the crisis of humanism. Indiana University Press.

Lagos Oróstica, C. (2015). Realidad humana y religación en Xavier Zubiri. Revista de Filosofía 
UCSC, 14(1), 11-26. ISNN 0717-7801.

Lagos Oróstica, C. (2023). Símbolo, religiosidad y cultura: aproximación desde una filosofía-
antropológica de la religión. Revista de Filosofía UCSC, 22(1), 61-78. https://doi.
org/10.21703/2735-6353.2023.22.01.03

Lévinas, E. (1977). Totalidad e infinito: ensayo sobre la exterioridad. Sígueme.

Lévinas, E. (2000). De la existencia al existente. Arena Libros.

Lévinas, E. (2001). Entre nosotros. Ensayos para pensar en otro. Pre-textos. 

Mardones, J. M. (1998). Neoliberalismo y Religión. Editorial Verbo Divino.

Martín Velasco, J. (2002). El hombre y la religión. PPC. 

Mèlich, J-C. (2009). Antropología narrativa y educación, Teoría de la Educación. Revista 
Interuniversitaria, 20, 101-124. https://doi.org/10.14201/986

Moreta, I. (2019). Conversaciones con Lluís Duch. Fragmenta.

Rivara Kamaji, G. (2019). Mito, hermenéutica y fenomenología de la religión en Lizaola, J. 
(coord.), Religiosidad y cultura: El fenómeno religioso y la concepción del mundo, 113-124. 
Universidad Nacional Autónoma de México. 

Ruíz Andrés, Rafael. (2022). La postsecularización. Un nuevo paradigma en sociología de la 
religión. Política y Sociedad, 59(1), 1-12, https://dx.doi.org/10.5209/poso.72876  



84

Alteridad y comunicación: nociones filosóficas contemporáneas para una interpretación de la religiosidad

APORTES Nº 38 | Junio de 2025 | Pág. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500

Solares Altamirano, B. (2008). Un acercamiento a la antropología simbólica de Lluís Duch en Lluís 
Duch et al., Lluís Duch, antropología simbólica y corporeidad cotidiana, Centro Regional de 
Investigaciones Multidisciplinarias-UNAM. 

Solares Altamirano, B. (2019). Lo sagrado y sus mutaciones: la religión en tiempos posmodernos 
en Lizaola, J. (coord.), Religiosidad y cultura: El fenómeno religioso y la concepción del mundo, 
323-344. Universidad Nacional Autónoma de México.

Solari, E. (2012). La raíz de lo sagrado: contribuciones de Zubiri a la filosofía de la religión. RIL 
Editores.


