Carolina Lagos-Orostica / Javier Fattah-Jeldres

Alteridad y comunicacion: nociones
filosoficas contemporaneas para una
interpretacion de la religiosidad®

Otherness and communication: contemporary philosophical
notions for an interpretation of religiosity

Carolina Lagos-Orostica

Magister en Filosofia Moral, Universidad de Concepcion, Chile. Doctora®© en Filosofia, Universi-
dad de Salamanca, Espafna. Académica del Departamento de Filosofia de la Universidad Catoélica
de la Santisima Concepcion, Concepcion, Chile. ORCID: 0000-0001-7858-2985.

Correo: clagos@ucsc.cl

Javier Fattah-Jeldres

Magister en Etica y Formaci6n Ciudadana, Universidad Catélica del Maule. Estudiante de docto-
rado en Filosofia, Religion y Pensamiento Contemporaneo, Universidad Catélica del Maule, Chile.
Académico del departamento de filosofia de la Universidad Catolica de la Santisima Concepcion,
Concepcion, Chile. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8186-2734.

Correo: jfattah@ucsc.cl

Fecha de recepcion: 14/04/2025
Fecha de aprobacion: 13/06/2025

Resumen

El presente articulo tiene por objetivo exponer una comprension interpretativa de la di-
mension religiosa humana en clave metafisica y antropoldgica filoséfica a partir de los conceptos
de alteridad y comunicacion. Ambos términos, examinados por Emmanuel Lévinas y Lluis Duch,
respectivamente. Para el cumplimiento de esta intencion el articulo se ordena en tres partes; en
primer lugar, se delimita una introduccioén de aproximacion a la religiosidad humana en su resur-
gimiento y significancia en la era postsecular o postmetafisica; en segundo término, se define la
condicion de alteridad humana vinculada a la relacion del ser humano con la trascendencia; en la
tercera seccion, se presenta la relevancia antropoldgica de la comunicacion en la vida religiosa del
ser humano definido como ser logomitico. Finalmente, se presentan conclusiones que establecen

1 Este ensayo se deriva de los resultados del proyecto interno de investigacion “La estructura logo-mitica humana: una
comprension de la religiosidad desde la antropologia filoséfica de Lluis Duch”, realizado por la autora Carolina La-
gos-Ordstica mediante financiamiento conferido por la Vicerrectoria de Investigacion y Posgrado de la Universidad Ca-
tolica de la Santisima Concepcion. Asimismo, el articulo presenta parte del planteamiento filosofico de la tesis doctoral
en curso del autor Javier Fattah-Jeldres.

APORTES Ne° 38 | Junio de 2025 | Pag. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/2.v1i38.500 73



Alteridad y comunicacion: nociones filoséficas contemporaneas para una interpretacion de la religiosidad

una relacion entre las perspectivas de Lévinas y Duch, con la pretension de contribuir a la medita-
cion filosofica con respecto a la dimension de la religiosidad en su impronta existencial.

Palabras clave: religiosidad humana, alteridad, trascendencia, comunicacion, existencia.
Abstract

The objective of this article is to present an interpretive understanding of the human
religious dimension from a metaphysical and philosophical anthropological perspective, based
on the concepts of otherness and communication. These two terms were examined by Emmanuel
Lévinas and Lluis Duch, respectively. To achieve this objective, the article is organized into three
parts: first, an introduction to human religiosity in its resurgence and significance in the post-se-
cular or post-metaphysical era is outlined; second, the condition of human otherness linked to
the relationship between human beings and transcendence is defined; the third section presents
the anthropological relevance of communication in the religious life of human beings, defined as
logomitico beings. Finally, conclusions are presented that establish a relationship between the
perspectives of Lévinas and Duch, with the aim of contributing to philosophical meditation on the
dimension of religiosity in its existential imprint.

Keywords: Human religiosity, otherness, transcendence, communication, existence.
Introduccion
La religiosidad en la era postmetafisica

La presente era postmetafisica se manifiesta con un importante fendémeno de transicion
religiosa (Herrero Hernandez, 2016), que permite identificar una reaparicion del sentido de la
religiosidad en las sociedades seculares. En este contexto, emerge una revaloracion del significado
fundamental de religiosidad dentro de sociedades complejas que se caracterizan por una vertigi-
nosa velocidad cotidiana (Duch, 2019) en la que se emplazan los diversos y plurales espacios pu-
blicos. Al respecto, Habermas (2015) indica que las transformaciones globales del mundo actual
no han conseguido provocar una pérdida de la religiosidad y la religion, por el contrario, es notable
en su regreso a escala mundial, pese a la introduccion de una limitada funcion social de la iglesia
a partir de la secularizacion. Sin embargo, el efecto de la secularizacion en el imaginario social del
presente no es condicion suficiente. Mas bien, es un momento en el que es imposible determinar
que la vida religiosa se halle completamente eclipsada, ya que no se puede sostener una desafec-
cion total del ser humano con respecto a su dimension religiosa. En la era postsecular “la religion
va adquiriendo importancia incluso dentro de las esferas nacionales” (Habermas, 2015, p. 267).

Conviene mencionar que la secularizacién enfatiza una identificacion indisoluble entre
religiosidad como categoria antropoldgica y religion como respuesta institucional ante aquella
condicion. Esta perspectiva reductiva en términos epistémicos, no considera la diversidad de las
manifestaciones religiosas ejercidas fuera del marco institucional, pues, si bien las sociedades se-
culares desenvuelven sus actividades publicas desde un marco inmanente (Gil-Gimeno, 2022)
que separa los ambitos de la fe y la razon, este hecho no ha desembocado en una completa ausen-
cia del deseo humano por la trascendencia, lo sagrado y lo divino. Por lo tanto, “la desaparicion de
la religion se da ya definitivamente por fallido encontrandonos viviendo de hecho una situacion
postsecular, es decir, admitiendo la pervivencia del significado de la religion” (Herrero Hernan-
dez, 2018, p. 83).

74 APORTES N° 38 | Junio de 2025 | P4g. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500



Carolina Lagos-Orostica / Javier Fattah-Jeldres

El concepto postsecular refiere habitualmente al analisis de la reformulacion o resurgi-
miento de la religion en la esfera plblica después de la secularizacion moderna (Ruiz-Andrés,
2022), implicada con la diversidad y la pluralizacion en sociedades que cuestionan el control he-
gemonico de la vida religiosa por parte de instituciones tradicionalmente a cargo de la fe de las
personas. Lo anterior, se traduce en una disminucion de algunas formas concretas de la vida re-
ligiosa, por ejemplo, la aceptacion absoluta de las doctrinas. Este fendmeno introduce otras vias
de religion (Davie, 2011), pero no extingue el interés humano por la salvacion (Martin Velasco,
2002). Por este motivo, la conciencia postsecular dirige su atencion a la persistencia de valores,
creencias y fundamentos de un mensaje que remite a lo trascendente. Entonces, si se considera
que la postsecularidad es un periodo de reajuste frente a la religion institucional. Por lo tanto, se
puede sostener que las sociedades actuales, al igual las pasadas, contindan, de un modo u otro,
nutriéndose de lo religioso (Lagos Oréstica, 2023).

Cabe sefalar que factores como el influjo de la informacion instantanea, el tiempo acele-
rado y la inestabilidad de los paradigmas (Duch, 2017) instauran que la vida religiosa del presente
no puede ser entendida excluyendo las condiciones histéricas y culturales (Herrero Hernandez,
2016). Del mismo modo, la religiosidad no es comprensible sin la meditacion metafisica y antro-
poldgica filosofica. La vida religiosa y la religion deben examinarse como realidades que viven y
se desarrollan en medio de la cultura, porque son realidades que indefectiblemente se relacionan
con los vaivenes de cada época (Mardones, 1998). En este sentido, José Maria Mardones (1998),
refiere que la vida religiosa hoy se presenta a través de un sincretismo que se mezcla con técni-
cas masivas propias del capitalimo neoliberal. Ademas, la religiosidad se manifiesta emocional,
mistica, ecléctica y coincidente con el relativismo e individualismo del periodo posmoderno. Lluis
Duch observa que el mundo desacralizado exhibe una religion difusa, exética e independizada de
mediaciones sacramentales. En definitiva, “lo religioso, con su manifiesta e inevitable ambigtiedad
y polivalencia, se encuentra diseminado, casi extraviado, en nuestra sociedad con mil rostros, ges-
tos y manifestaciones” (Duch, 2017, p. 29).

En este sentido, no es casual iniciar la redaccion de estas paginas mencionando la nota-
bilidad que el presente postmetafisico otorga a la religiosidad como componente de la vida y la
cultura pues, como explica el pensamiento zubiriano, la religiosidad expresa la tendencia humana
de buscar una realidad distinta a todas las realidades, con la finalidad de obtener un fundamento
para la realizacion del caracter personal (Lagos Orostica, 2015). Este antecedente antropoldgico
reconocido como la religacién (Solari, 2012) es una situaciéon que compete a la estructura huma-
na que inquiere el fundamento ultimo de la realidad, pues la “nihilidad humana es tan profunda
que precisa de este punto de apoyo desde el cual puede y tiene que hacerse a si misma. Por si sola,
la existencia no tiene la fuerza para realizarse” (Solari, 2012, p.147). Ademas, esto significa que la
capacidad humana de constatar la finitud incluye los deseos de infinitud (Moreta, 2019).

Desde aqui, el objetivo de este ensayo es exponer una aproximacion a la dimension reli-
giosa humana en clave metafisica y antropoldgica filosofica a partir de los conceptos de alteridad
y comunicacién, mas alla de las variaciones socioculturales que cada época sitla. Por este interés,
los antecedentes seleccionados para esta interpretacion provienen de dos fuentes contempora-
neas. Primeramente, las postulaciones metafisicas de Emmanuel Lévinas, permiten elaborar una
interpretacion de la dimension religiosa aplicando los términos alteridad, infinito y trascendencia.
Con esto, se revisita una antropologia primera, destinada a visualizar la integridad de la vida reli-
giosa y la existencia humana (Herrero Hernandez, 2024). Seguidamente, las proposiciones filoso-
ficas y socioantropoldgicas (Chillon, 2010), del monje benedictino Lluis Duch, favorecen pensar
el factor comunicacional esencial de la religiosidad como realidad comin en todos los miembros
de la humanidad. Conforme a esta intencion, los conceptos de alteridad y comunicacién, son

APORTES Ne° 38 | Junio de 2025 | Pag. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/2.v1i38.500 75



Alteridad y comunicacion: nociones filoséficas contemporaneas para una interpretacion de la religiosidad

descritos para comprender y valorar las “nuevas oportunidades que se abren a la religibn misma”
(Beuchot, 2011, p. 159). Este proposito, por tanto, se desarrolla a través de una metodologia des-
criptiva de los documentos escogidos, para presentar una teorizacion flexible destinada a aportar
al sentido interpretativo (Batthyany et al., 2011) que la dimension religiosa exige.

La nocion levinasiana de alteridad como antecedente de la religiosidad
La presencia de la totalidad en la ontologia

De forma previa a introducirnos en el pensamiento de Emmanuel Lévinas, resulta per-
tinente establecer una breve descripcion del contexto histérico y cultural que enmarca su obra.
Nacido en 1906, Emmanuel Lévinas es un filésofo lituano-francés proveniente de una familia judia
que sufre el desplazamiento a Ucrania y la experiencia de la Revolucion Rusa. Lévinas vivio el
auge del nazismo y la Segunda Guerra Mundial, los acontecimientos de la Guerra Fria y la caida
de los socialismos reales. En 1923, se traslada a Francia para estudiar filosofia; posteriormente, a
la Universidad de Friburgo, donde asiste a seminarios de Husserl y Heidegger. Pese a la influencia
que recibe de ambos fil6sofos, Lévinas se dirige hacia un cuestionamiento de las ontologias do-
minantes de su época. Desde esta vision, formula una ética radical basada en la responsabilidad
hacia el Otro, demostrando un interés enfatico por el rostro humano como centro de su reflexion.

La filosofia de Emmanuel Lévinas postula una critica considerable a la filosofia occiden-
tal. Especificamente, hacia la ontologia tradicional donde el Otro ha sido establecido como algo
comprensible y dominable. En su obra principal, Totalidad e Infinito (1977), Lévinas se opone a la
primacia de la objetividad asumida por la filosofia, exponiendo que la subjetividad debe ser reco-
nocida como parte del conocimiento ético. Con ello, emerge una responsabilidad hacia el Otro que
se presenta como una de las postulaciones mas notables de la filosofia contemporanea. Esta idea,
desarrollada por el autor en su texto Otro modo de ser o mds alla de la esencia (2021), plantea que
la reduccion del Otro prevalece desde Platon hasta Heidegger, es decir, dentro de toda la ontolo-
gia clasica que ha comprendido al ser como totalidad y sustancia. Esta perspectiva compone un
sistema cerrado y autosuficiente que entrega prioridad al ser, seglin Lévinas, y es una nociéon que
niega la alteridad y la trascendencia. Por ejemplo, Heidegger (2009) instaura que el ser constituye
el horizonte fundamental que define la existencia del Dasein. De este modo, se concibe al ente
como una mera existencia en un mundo compartido con otros coexistentes. Al interior de este
marco, la relacion con el Otro se desenvuelve a partir de la sola comparecencia ante el mundo,
perdiéndose toda posibilidad de una relacion personal y de reconocimiento entre seres humanos
diversos y particulares.

Lévinas identifica que la ontologia clasica es violenta porque asume la posibilidad de con-
trol del Yo respecto al Otro (Lévinas, 1977; Cohen, 2007). Al ser percibido como un ser que, “sin
desaparecer, se encuentra en mi poder” (Lévinas, 2001, p. 21), el Otro es afectado por un apode-
ramiento que le constrine dentro del sistema del ser; por ende, siempre es nombrado de manera
parcial (Lévinas, 2001), nunca de modo un completo reconociendo su diferencia. En esta pers-
pectiva, para Lévinas, el ser humano es un ser fracturado, precisamente, porque no es impasible
la presencia del Otro que le obliga a responder éticamente. Esta nocion introduce la novedad del
reconocimiento de la subjetividad que tradicionalmente, desde Descartes a Kant, fue asumida
como autoconsciencia, autonomia y capacidad del Yo para determinar el mundo (Cohen, 2007).
De manera distinta, Lévinas sostiene que la subjetividad se halla establecida por una responsabili-
dad que es previa a toda decision consciente de la razén. Este factor, no reconocido por la filosofia
occidental, resulta ser primordial para la comprension del Otro.

76 APORTES N° 38 | Junio de 2025 | P4g. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500



Carolina Lagos-Orostica / Javier Fattah-Jeldres

A partir de la incorporacion del Otro, Emmanuel Lévinas observa la necesidad de superar
la concepcion usual de identidad y reemplazarla por una nocion de alteridad. Con ello, cuestiona
la arraigada metafisica y su canon de la sustancia que realza “algo” universal e inmutable. La me-
tafisica se ha caracterizado por un sustancialismo que dificulta mirar al ser humano como ser de
carne y hueso (Meélich, 2009). Por su parte, la proposicion de Lévinas descubre el desvelamiento
de una alteridad radical que permite desligarse del imperio del Mismo que ha sido desarrollado
desde Parménides hasta Heidegger (Fernandez Guerrero, 2015). Lévinas establece una perspec-
tiva filosofica que va por sobre el elemento totalizador (Critchley, 2015), con la intencion de con-
ceder un nuevo significado de la mismidad sin la autocomplacencia del Yo que desconoce al Otro.
De esta manera, se hace patente que la experiencia del Otro puede darse en términos de una dis-
posicion “radicalmente anti-apriorica del yo” (Herrero Hernandez, 2005, p. 396). Se trata de una
experiencia capacitada para superar los cercos impuestos por conceptos fijos, que no reconocen
la captacion de la alteridad (Fernandez Guerrero, 2015). El deseo de Lévinas es que el Otro apa-
rezca en su propia calidad de ego (Herrero Hernandez, 2005), como ser distinto y demandante
de una respuesta por parte del Yo.

El lugar del rostro del Otro

El aparecer de un rostro que se emplaza como alteridad infinita (Derrida, 1998), estable-
ce que el Otro ya no puede ser contemplado como concepto o categoria (Lévinas, 1977; 2000)
que, segun lo visto, ha sido la comprension totalizadora largamente sostenida en el pensamiento
occidental. Lévinas deja aparecer al Otro desde un movimiento que va desde la mismidad del su-
jeto a aquel Otro (Katz, 2012). Esta situacion es una demanda entre realidades independientes e
irreductibles entre si que, seglin Lévinas, debe entenderse como una aproximacion no centrada
en subordinaciones entre el Yo y el Otro. En el modo levinasiano prevalece la apertura y el reco-
nocimiento de la diferencia y lo distinto; por lo tanto, es una filosofia que posibilita una novedosa
disposicion y recibimiento del Otro que interpela y reclama al Mismo.

Este modo de acogida del Otro se traduce en una recepcién que no se resiste y que no
enjuicia con la violencia del concepto. Por esta razén, para Lévinas la alteridad debe comprender-
se también como una revelacion del deseo de bondad que no mira al Otro de manera objetivante
(Herrero Hernandez, 2012). En este sentido, surge una apertura ética y una responsabilidad que
superan la comprension racional, para establecer una relacion interhumana de un Yo que se abre
al Otro. Con Lévinas el ser humano deja de ser visto como una entidad cerrada y autosuficiente,
para ser reconocido como condicionado por la relacién con aquel Otro. Este acontecimiento que
no corresponde a un acto de comprension intelectual, demuestra la fundamentalidad que posee la
alteridad en la antropologia humana. De otro modo, seria imposible la experiencia del encuentro
con una trascendencia que es irreductible a los esquemas relativos al Yo. Para Lévinas, la depen-
dencia del Yo al Otro inmediatamente instaura la responsabilidad como via a la trascendencia.
Responsabilidad y trascendencia poseen una intima ligazén, debido a la renuncia del Yo que sale
de si para disponerse al Otro que sufre y, por ello, se constituye compasivo. De esta manera, la
comunicacion con la trascendencia es posible través desde la inmanencia en la que se encuentra
el Otro que, desde su rostro, exhibe un mandato superior.

APORTES Ne° 38 | Junio de 2025 | Pag. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/2.v1i38.500 77



Alteridad y comunicacion: nociones filoséficas contemporaneas para una interpretacion de la religiosidad

La religiosidad humana segun Lluis Duch
La perspectiva filosofica-antropologica

El antropdlogo, tedlogo y fildsofo catalan Lluis Duch fue un prolifico intelectual nacido en
Barcelona en 1936 y fallecido en el Monasterio de Monserrat en 2018. Se doctor6 en Antropolo-
gia y Teologia por la Universidad de Tiibingen, y efectud sus estudios postdoctorales en Miinster,
donde fue alumno del filésofo aleman Hans Blumenberg. Como experto en fenomenologia de la
religion, a Duch se le reconoce como “una de las voces mas singulares del pensamiento hispanico
contemporaneo” (Arribas Ramos, 2022, p. 187). El estudio de Duch se sitta en la interrelacion de
las dimensiones humanas para establecer un esmerado acercamiento a la persona y su vinculacion
con el mundo. Para esto, el autor interconecta la filosofia, la teologia y los estudios antropolbgicos
culturales, refiriéndose a distintos ambitos de la vida, tales como “la salud, el cuerpo, la familia,
la ciudad, el cuidado del otro, la religion” (Solares, 2008, p. 12). Duch manifiesta que por sus in-
vestigaciones teoldgicas debio involucrarse con la filosofia y los estudios culturales, entendiendo
que “cualquier teologia supone una concepcion de lo humano, y la presunta separacion de ambas
resulta al cabo imposible” (Chillén, 2010, p. 169). De esta manera, la propuesta del autor se com-
pone como un examen integral de la humanidad de nuestra especie.

Conjuntamente, las exploraciones de Duch se enmarcan dentro una sociofenomenologia
que identifica una ambigliedad humana que es orientada por las facultades logomiticas de la es-
pecie (Moreta, 2019). Sostiene que “el Homo no es solo sapiens, si por tal entendemos «ldgico»
y «racional», por excelencia o en exclusiva” (Duch y Chillon, 2012, p. 31). Al decir que el ser
humano es logomitico, Duch rescata el alto significado de la inteligencia humana en la que con-
viven lo mitico y lo l6gico, como capacidades que pertenecen de una misma forma a la facultad
comunicativa y expresiva del ser humano. Aqui, la subjetividad y la intersubjetividad poseen la
funcion de concretar una renuncia a cualquier discurso totalitario (Duch, 1998). En esta linea, el
analisis sobre la religiosidad efectuado por Duch, se inserta en una tesis antropologica que pene-
tra en la capacidad del anthropos de acceder a la realidad mediante su polifacético lenguaje que
involucra imaginacion, narracion, metafora e interpretacion. Entendidos estos elementos como
configuradores de un conocimiento que despliega verdades y demuestra un modo de darse del
ser humano (Rivara Kamaji, 2019) ante aquella experiencia peculiar y relativa al origen (Martin
Velasco, 2002).

En relacion a la religiosidad y la vida religiosa en los tiempos actuales, Lluis Duch sefala
un periodo que reduce las creencias religiosas a gestos rutinarios, resultantes de una cadtica com-
binacion de conceptos e imagenes heredados de las religiones tradicionales. Sin embargo, aun
cuando vivimos un momento historico que exhibe un olvido de Dios, y a pesar de la influencia de
los medios de comunicacion y las demandas de la cultura del yo (Duch, 2017), no estamos impe-
didos de retomar el sentido de la vida religiosa como experiencia relacional del ser humano con
“lo (el) Ultimo, lo (el) Omniabarcante, lo (el) Absoluto, lo (el) incondicionado, etc.” (Duch, 2019,
p. 120). Porque “una cosa es la superacion o, al menos, la pérdida de la relevancia social y politica
de los sistemas religiosos, y otra completamente diferente la pérdida de la posibilidad estructural
(lo religioso) del mismo ser humano” (Duch, 2019, p. 120).

Para Duch, la vida religiosa no es una simple expresiéon humana, sino que, ante todo,
es una dimension de la antropologia constitutiva que facilita re-ingresar a las representaciones
de sentido que las propias motivaciones existenciales solicitadas por el ser humano. Por esto,
inclusive en un tiempo inmisericorde como el actual, “las personas seguiran siendo posibles ho-
mini religiosi” (Chillon, 2010, p. 111). Es decir, Duch reconoce que ser religioso o religiosa es una

78 APORTES N° 38 | Junio de 2025 | P4g. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500



Carolina Lagos-Orostica / Javier Fattah-Jeldres

posibilidad para la persona que, debido a su contingencia inevitable, encuentra en la religion un
vehiculo para preguntas y respuestas en relacion a la vida, la muerte y el sentido del todo, entre
otras cuestiones existenciales milenariamente planteadas. Por lo tanto, entendida como posibi-
lidad humana, la religion emerge del fondo comun de la especie, sin que sea posible su exclusion
del horizonte histérico cultural. En efecto, lo religioso pertenece radicalmente a la intima cons-
titucion del ser humano que es un ser espiritual y activo en su tendencia a trascender los limites
de lo empirico (Duch, 2012). En suma, las religiones proveen de un camino para las preguntas
fundacionales que permanentemente en el transcurso de su trayecto el ser humano se reformula.

El modelo antropol6gico propuesto por Lluis Duch reconoce que la religion es una estruc-
tura de acogida que vincula al ser humano con un ambito de significacion que es fundamental
para resolver su problematica instalacion en el mundo. La codescendencia (familia), la coresidencia
(ciudad) y cotrascendencia (religién), son instancias que procuran lugares y espacios orientado-
res para el desarrollo de la vida y una preparacion para la muerte. Las estructuras de acogida son
basicas para conducir el trayecto biografico de toda persona; es decir, la “acogida” es indispen-
sable para alcanzar la estatura humana. Las estructuras de acogida constituyen el marco dentro
del cual los seres humanos practican la socializacion, la identificacion y el empalabramiento como
mediaciones imperiosas para el tejido de la existencia (Duch, 1997). Esta situacion implica de ma-
nera sustancial el desempefio de las constelaciones signicas y simbdlicas que integran el mundo
(Duch y Chillén, 2012). Por lo tanto, la comunicacion es factor ineludible para la “disolucion de
las fronteras de nuestro individualismo, centrado en la conciencia del Yo (sujeto) y la redefinicion
de nuestra relacion con nosotros mismos, con los demas y con el mundo” (Solares, 2008, p. 26).

Particularmente, la estructura de la cotrascendencia, “se refiere a aquel acogimiento y
recogimiento que hace posible que, al margen de las convicciones personales de cada uno, in-
dividuos y grupos humanos se agrupen en torno a un mismo cuerpo de creencias y practicas
simbdlicas” (Duch, 2012, p. 161). En la estructura de la religion se articulan comunitariamente
las preguntas Ultimas y de mas radicalidad para la vida humana; factor que en la actualidad parece
estar en una profunda crisis, debido a la experiencia global de falta de acogimiento y reconoci-
miento del otro. Por ello, sostiene Duch, es imprescindible una hermenéutica del reconocimiento
del otro que conduzca la comprensién y la afirmacion de la alteridad y la diferencia (Duch, 1997).

Comunicacion y alteridad en la religiosidad

La comunicacion, con sus fases de transmision, vivencia y reflexion cotidiana de indivi-
duos y colectividades (Duch, 2012), es impostergable para la vida religiosa y las religiones en su
funcion de orientar al ser humano en un cierto dominio de la contingencia. El conocimiento ema-
nado de los mensajes y los simbolos religiosos, compone un significativo corpus que contribuye
a la conformacion de la identidad colectiva y personal compuesta por “las relaciones del hombre
con lo sagrado” (Solares, 2019, p. 323). Seguidamente, los contenidos religiosos tienen la labor
de entregar informacion fundamental para el arraigo del ser humano en el universo y su relacion
con él. En este sentido, las personas pertenecientes a una comunidad de creyentes aseguran la
imprescindible relacion social con lo invisible (Duch, 2019), lo inefable e inabarcable de lo sagrado
a través del lenguaje simbdlico que descifra y expresa aquello que emana de lo trascendente.

Ciertamente, no se puede desconocer que el lenguaje siempre posee limitaciones. Sin
embargo, el sector simbdlico se inclina a desarrollar respuestas mas satisfactorias que la concep-
tualizacion. De manera especifica, “el simbolo lleva a cabo su trabajo en la medida en que alude
a un ambito no directamente accesible sin mas a las inducciones y deducciones logicas” (Duch y
Chillén, 2012, p. 181). Entonces, la simbolizacién que auténticamente relaciona a la persona con

APORTES Ne° 38 | Junio de 2025 | Pag. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/2.v1i38.500 79



Alteridad y comunicacion: nociones filoséficas contemporaneas para una interpretacion de la religiosidad

lo trascendente es imprescindible en la comunicacion dentro de la esfera religiosa. Antropol6gi-
camente, Duch sostiene que la simbolizacion es posible gracias a la condicion capax symbolorum
del ser humano (Duch y Chillén, 2012), Unica facultad que puede enlazar las dimensiones del mas
alla trascendente con el mas aca temporal (Duch y Chillén, 2012). Asi, a través del simbolo el ser
humano manifiesta su disposicion sacramental que, en definitiva, se dirige a alcanzar una reconci-
liacion con Dios y con los otros. Por lo tanto, la comunicacion humana puede expresar un mds alla
que es inaprehensible para el esquema reductivo causa-efecto.

La vida religiosa no es posible mediante el lenguaje inmediato. Mas bien, la narracion, la
memoria y el simbolo conforman el modo comunicacional mas adecuado para hacer presente lo
ausente (Moreta, 2019). De manera que la comunicacion con la otredad absoluta se basa en una
alteridad que amplia la relacion del ser humano con lo trascendente. De acuerdo con Duch, los re-
latos religiosos permiten la irrupcion fulgurante de aquella otredad mediante la cual el ser humano
piensa posible su propia plenitud. Tal experiencia no es otra que la aceptacion de la presencia de la
Alteridad interpelante a la que el ser humano igualmente interroga. En este momento, el sujeto se
abre y demuestra su tendencia hacia el Otro y los otros suprimiendo el absolutismo del yo. El Otro,
que es misterio y revelacion, interroga e impone responsabilidades y respuestas en contextos va-
riados, propicios o adversos, que tejen y destejen la existencia del Homo Religiosus (Duch, 2012).
Por lo tanto, aqui se produce una relacion-comunicacional ejercitada intersubjetivamente con la
finalidad de satisfacer el anhelo de salvacion. Ante esta realidad, el ser humano esta obligado a
asumir que la genuina comunicacion religiosa tiene que ver con la misericordia, la compasion y la
comprension entre los integrantes de la comunidad. Por esto, Duch refiere la importancia de que
los seres humanos continten sensibles a la presencia del Otro, que se manifiesta en los rostros
humanos de todos aquellos a los que tl y yo podemos responder, podemos ocuparnos y preocu-
parnos. Se traduce lo anterior en el cuidado de cada uno de nosotros (Duch, 2012).

Por todo lo mencionado, se puede decir que para Duch, uno de los imperativos de la ac-
tual época consiste en entender y asumir que en el humano hay una inclinacion a la palabra vital
que apunta por el origen y el destino humano, siempre en atencion a la convivencia emergida
desde la alteridad como fundamento que despliega una comunicacién con lo trascendente o la
realidad Gltima que confiere al ser humano los medios para establecerse en su mundo. Por ello, la
alteridad no se restringe a la experiencia individual del sujeto religioso que se comunica con Dios,
mas bien, la alteridad es condicién antropoldgica que articula la disposicion frente a frente entre
los miembros de la comunidad que requieren habitar la realidad con cordialidad y confianza hacia
el otro que es projimo. En este sentido, en una época en la que existe una crisis en las transmisio-
nes debido a la creciente despersonalizacion de las instituciones (Moreta, 2019), cabe preguntar
por el factor humano que logra recomponer las transmisiones de la cotrascedencia, porque como
declara Lluis Duch (2004) “no nos cabe la menor duda de que, estructuralmente, continia exis-
tiendo una demanda religiosa, enraizada en el ser humano como tal” (p. 204).

Conclusiones

La relacion entre Lévinas y Duch permite ver una antropologia y una ética fuertemente
arraigadas en la responsabilidad, especialmente adecuada para el contexto contemporaneo mar-
cado por constantes crisis que pueden denominarse como catastrofes. Este dialogo filosofico y
antropoloégico no busca una fusion imposible de ser criticada, sino, una articulacién dinamica que
pretende mostrar la potencialidad de los planteamientos de ambos autores en algunas respuestas
exigidas por esta época postsecular.

80 APORTES N° 38 | Junio de 2025 | P4g. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500



Carolina Lagos-Orostica / Javier Fattah-Jeldres

Emmanuel Lévinas plantea una radicalizacion de la alteridad, junto con una comprension
de la subjetividad como una exposicion infinita al Otro. Esta filosofia distanciada de la metafisica
tradicional, nos sitGia en una ética anterior a toda ontologia, donde el rostro del Otro se presenta
como la obligacion mas irreductible que el ser humano puede enfrentar. La ética de la responsa-
bilidad asimétrica planteada por Lévinas, pone en cuestionamiento cualquier sistema que busque
reducir la relacion humana a una logica de reciprocidad contractual o de intercambio. En este
sentido, la responsabilidad es la Unica via que posibilita el acceso a la trascendencia, porque en
la experiencia de alteridad en la que el Otro interpela al Yo, surge la compasion por quien sufre o
necesita ayuda producto de las circunstancias en las que su vida se desarrolla. Por esto, la capa-
cidad ética de responder responsablemente frente al projimo es renunciar a si mismo por via de
la caridad y la humanidad; ambas condiciones expresivas de un mandato superior que destina al
vinculo fraterno entre los seres humanos.

De manera analoga, Lluis Duch (2019) sostiene que la experiencia de la religiosidad no es
un mero conjunto de creencias estaticas, sino una relacién con lo Ultimo, lo Absoluto o lo Incon-
dicionado, dimensiones que estructuran la capacidad comunicativa y transmisora, exclusivas del
ser humano como ser que busca un absoluto trascendente. Para Duch, la dimensién comunicativa
describe al ser humano como un animal simbolico, cuyas mediaciones culturales constituyen tan-
to un refugio como una amenaza. Los problemas del presente, ya sean de orden ecoldgico, social
o0 existencial, estan estrechamente relacionadas con el colapso de los sistemas simbdlicos tradi-
cionales y la imposicion de una racionalidad técnico-instrumental que fragmenta y deshumaniza.
En este sentido, Lluis Duch insiste en la necesidad de comprender la relevancia de las estructuras
de acogida, entre ellas la religion como espacio simbdlico que permite la acogida del otro y el ejer-
cicio de una hospitalidad como praxis comprometida. La antropologia filoséfica de Duch muestra
que, tanto la comprension del Otro como la comunicacion con él, implica asumir que la alteridad
es insustituible como dimensién antropoldgica. De esta manera, la postura de Duch se relaciona
con la metafisica de Lévinas, pero pone énfasis en la disolucion del vinculo y en la ruptura de los
lazos que permiten la transmision de sentido.

Ambos autores, aunque por diferentes medios, confluyen en una critica a la moderni-
dad entendida como cierre del sujeto en su mismidad, proponiendo una consideracion especial a
la alteridad. Si Lévinas desestabiliza la nocion cartesiana de sujeto, estimando su vulnerabilidad
constitutiva, Duch sefala la pérdida de la memoria simbdlica y la imposicion de una cultura vacia-
da de profundidad antropoldgica y, en consecuencia, la ausencia de las condiciones de alteridad,
solidaridad y misericordia. En sintesis, las postulaciones filoséficas contemporaneas de Emmanuel
Lévinas y Lluis Duch ofrecen una mirada exhaustiva de la dimension religiosa, teniendo en cuenta
la antropologia de la persona en relacién con el mundo. Por ello, ambos autores permiten revisi-
tar la religiosidad y examinarla a la luz de las condiciones socioculturales actuales. Sin embargo,
este articulo no pretende ofrecer soluciones técnicas en un momento cultural complejo como el
postmoderno, sino, exponer postulaciones filoséficas para una reflexion sobre nuestras practicas
éticas y comunicativas en el momento cultural postsecular que reclama una vida religiosa que
no puede estar al margen de la responsabilidad compartida. En la responsabilidad por el Otro se
encuentra el Unico fundamento para una posible mejora cultural y, en ese sentido, los valores
religiosos, lejos de desaparecer son solicitados por un momento cultural en el que sobresale una
religiosidad difusa y marcadamente individualista (Herrero Hernandez, 2016).

APORTES Ne° 38 | Junio de 2025 | Pag. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/2.v1i38.500 81



Alteridad y comunicacion: nociones filoséficas contemporaneas para una interpretacion de la religiosidad

Referencias

Arribas Ramos, L. (2022). Conceptos fundamentales de antropologia y religion (Resefa de libro
Conceptos fundamentales de antropologia y religién por LI. Duch). Antigiiedad y Cristianismo:
Monografias histéricas sobre Antigliedad Tardia, 39, 187-188. https://doi.org/10.6018/
ayc.524531

Batthyany, K., Cabrera, M., Alesina, L., Bertoni, M., Mascheroni, P., Moreira, N., y Rojo, V. (2011).
Metodologia de la investigaciéon para las ciencias sociales: apuntes para un curso inicial.
Departamento de Publicaciones, Universidad de la Republica.

Beuchot, M. (2011). Perfiles esenciales de la hermenéutica. Fondo de Cultura Econdmica.

Chillén, A. (2010). La condicién ambigua. Didlogos con Lluis Duch. Herder.

Cohen, R. A. (2007). Ethics, exegesis and philosophy: Interpretation after Levinas. Cambridge
University Press.

Critchley, S. (2015). The problem with Levinas. Oxford University Press.
Davie, G. (2011). Sociologia de la religién. Akal.

Derrida, J. (1998). Adiés a Emmanuel Lévinas: Palabra de acogida. Trotta.
Duch, LI. (1997). La educacién y la crisis de la modernidad. Paidos.

Duch, LI. (1998). Mito, interpretacién y cultura. Herder.

Duch, LI. (2004). Estaciones del laberinto. Ensayos de antropologia. Herder.
Duch, LI. (2012). Religién y comunicacién. Fragmenta.

Duch, LI. (2017). El exilio de Dios. Siruela.

Duch, LI. (2019). Vida cotidiana y velocidad. Herder.

Duch, LI y Chillén, A. (2012). Un ser de mediaciones: antropologia de la comunicacién. Vol. I.
Herder.

Fernandez Guerrero, O. (2015). Levinas y La Alteridad: Cinco Planos. Brocar. Cuadernos De
Investigacion Histérica, 39, 423-443. https://doi.org/10.18172/brocar.2902

Gil Gimeno, F. (2022). Repensando la relacion entre lo secular y lo religioso: analisis de dos puntos
ciegos asociados a la teoria de la secularizacion. llu Revista De Ciencias De Las Religiones, 25,
57-76. https://doi.org/10.5209/ilur.81827

Habermas, J. (2015). Mundo de la vida, politica y religién. Trotta.

Heidegger, M. (2009). Ser y tiempo. Trotta.

82 APORTES N° 38 | Junio de 2025 | P4g. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500



Carolina Lagos-Orostica / Javier Fattah-Jeldres

Herrero Hernandez (2005). De Husserl a Lévinas. Un camino en la fenomenologia. Publicaciones
Universidad Pontificia Salamanca.

Herrero Hernandez (2012). Dios como el testigo de la ética en F. ). Andrades Ledo, M. A. Pena
Gonzalez. y A. Galindo Garcia, Angel (coord.), Razones para vivir y razones para esperar:
homenaje al Prof. Dr. D. José-Roman Flecha Andrés, 585-604. Ediciones Universidad Pontificia
de Salamanca.

Herrero Hernandez (2016). Trascendencia y postsecularidad. La cuestion de Dios en la cultura
contemporanea. Aporia. Revista Internacional de Investigaciones Filosoficas, 124, 4-22.
https://philarchive.org/archive/HERTAP-4

Herrero Hernandez (2018). Tecnocracia y postsecularidad: Hacia un humanismo de otro hombre.
Corintios XllI: Revista de teologia y pastoral de la caridad, 165, 69-98. https://philpapers.org/
archive/HERTYP-3.pdf

Herrero Hernandez, F. ). (2024). De Dios y la filosofia en Emmanuel Lévinas. Disputatio. 13, (27),
111-144. https://doi.org/10.63413/disputatio.888.

Katz, C. E. (2012). Levinas and the crisis of humanism. Indiana University Press.

Lagos Orostica, C. (2015). Realidad humana y religacion en Xavier Zubiri. Revista de Filosofia
UCSC, 14(1), 11-26.ISNN 0717-7801.

Lagos Ordstica, C. (2023). Simbolo, religiosidad y cultura: aproximacién desde una filosofia-
antropoldgica de la religion. Revista de Filosofia UCSC, 22(1), 61-78. https://doi.
org/10.21703/2735-6353.2023.22.01.03

Lévinas, E. (1977). Totalidad e infinito: ensayo sobre la exterioridad. Sigueme.

Lévinas, E. (2000). De la existencia al existente. Arena Libros.

Lévinas, E. (2001). Entre nosotros. Ensayos para pensar en otro. Pre-textos.

Mardones, J. M. (1998). Neoliberalismo y Religion. Editorial Verbo Divino.

Martin Velasco, J. (2002). El hombre y la religién. PPC.

Mélich, J-C. (2009). Antropologia narrativa y educacion, Teoria de la Educacién. Revista
Interuniversitaria, 20, 101-124. https://doi.org/10.14201/986

Moreta, I. (2019). Conversaciones con Lluis Duch. Fragmenta.
Rivara Kamaji, G. (2019). Mito, hermenéutica y fenomenologia de la religion en Lizaola, ).
(coord.), Religiosidad y cultura: El fenémeno religioso y la concepcién del mundo, 113-124.

Universidad Nacional Auténoma de México.

Ruiz Andrés, Rafael. (2022). La postsecularizacion. Un nuevo paradigma en sociologia de la
religion. Politica y Sociedad, 59(1), 1-12, https://dx.doi.org/10.5209/p0s0.72876

APORTES Ne° 38 | Junio de 2025 | Pag. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/2.v1i38.500 83



Alteridad y comunicacion: nociones filoséficas contemporaneas para una interpretacion de la religiosidad

Solares Altamirano, B. (2008). Un acercamiento a la antropologia simbélica de Lluis Duch en Lluis
Duch et al., Lluis Duch, antropologia simbélica y corporeidad cotidiana, Centro Regional de
Investigaciones Multidisciplinarias-UNAM.

Solares Altamirano, B. (2019). Lo sagrado y sus mutaciones: la religion en tiempos posmodernos
en Lizaola, J. (coord.), Religiosidad y cultura: El fenémeno religioso y la concepcién del mundo,

323-344. Universidad Nacional Autbnoma de México.

Solari, E. (2012). La raiz de lo sagrado: contribuciones de Zubiri a la filosofia de la religion. RIL
Editores.

84 APORTES N° 38 | Junio de 2025 | P4g. 73-84 | ISSN: 2788-8460 | DOI: 10.56992/a.v1i38.500



